ACLARACION DEL PADRE JUAN CARLOS CERIANI

Debido a que mis sermones estan siendo publicados en otro blog, sin mi nombre y sin hacer referencia de dénde son tomados, me veo en lo
obligacién de aclarar que el Unico blog al cual envio mis sermones para su publicacién es Radio Cristiandad, que lo viene haciendo con empefio y
esmero desde septiembre de 2009, lo cual agradezco vivamente.

Por supuesto que no puedo mas que alegrarme de que mi prédica se difunda y llegue al mayor nimero de lectores. iEnhorabuena! No hay en esto
inconveniente alguno.

Pero lo minimo que puede esperarse de un blog serio y cabal es que, al menos, indique el autor del escrito, aun cuando no quiera mencionar el
blog del cual lo obtiene, lo cual indica ya una grave anomalia.

Que quede claro, entonces, que cuando mis sermones sean reproducidos por cualquier otro blog que no sea Radio Cristiandad, de aqui han sido
obtenidos.

DOMINGO INFRAOCTAVA DEL SAGRADO CORAZON

En aquel tiempo, se acercaban a Jesus los publicanos y pecadores para oirle. Y los fariseos y los escribas
murmuraban diciendo: Este recibe pecadores, y come con ellos. Y les propuso esta parabola diciendo:
éQuién de vosotros es el hombre que tiene cien ovejas, y si perdiere una de ellas, no deja las noventa y
nueve en el desierto y va a buscar la que se habia perdido, hasta que la halle? Y cuando la hallare, la
pone sobre sus hombros gozoso. Y viniendo a casa, llama a sus amigos y vecinos, diciéndoles: Dadme el
parabién, porque he hallado mi oveja que se habia perdido. Os digo, que asi habra mas gozo en el cielo
por un pecador que hiciere penitencia, que por noventa y nueve justos, que no han menester
penitencia. O équé mujer que tiene diez dracmas, si perdiere una dracma, no enciende el candil y barre
la casa, y la busca con cuidado hasta hallarla? Y después que la ha hallado, junta las amigas y vecinas, y
dice: Dadme el ,parabién, porque he hallado la dracma que habia perdido. As/ os digo, que habra gozo
delante de los Angeles de Dios por un pecador que hace penitencia.

Estas dos parabolas estan tomadas del capitulo XV de San Lucas, el cual trae las tres Parabolas de la Misericordia: la
de la Oveja Descarriada, la de la Dracma Perdida y la del Hijo Prédigo.

En las tres Jesucristo ha sabido pintar maravillosamente la inagotable misericordia de su divino Corazén. Resplandece
en ellas la infinita misericordia de Dios en buscar y recibir a los pecadores.

Jesls nos muestra, como una caracteristica del Corazén de su Padre, la predileccién con que su amor se inclina hacia
los mds necesitados de su misericordia.

Las tres parabolas, pero especialmente la del Hijo Prddigo, tratan de la conversion: habrd mds gozo en el cielo,
delante de los Angeles de Dios, por un pecador que hiciere penitencia, que por noventa y nueve justos, gue no han
menester de ella.

Si para nuestro corazén, tan pobre, es un gozo incomparable ser testigos de la conversiéon de un familiar o de un
amigo que habia perdido la fe, équé serd esa alegria de los Angeles, que hallan corta la eternidad para alabar y amar,
bendecir y agradecer al Dios de las misericordias?

En la primera parte de la parabola del prédigo describe JesUs la separacién de Dios por parte del hombre; en la
segunda, la vuelta del pecador a Dios; en la tercera, el recibimiento del pecador por parte del Padre.

La ensefianza de esta parabola es eminentemente intima e individual, como toda conversidn.

+++
La Conversion es el fendmeno fundamental de la vida religiosa; porque es reordenarse respecto de Dios.
Todo hombre debe convertirse, no hay mas remedio: “nacer de nuevo”, como le dijo Jesucristo a Nicodemo.

Convertirse, como el nombre lo dice, significa darse vuelta del todo, encaminarse en otra direccion, mudar camino.
Pero es un camino interior, una evolucion interior.



San Ambrosio comenta sobre el hijo prédigo: Muy oportunamente se dice que volvio sobre si, porque se habia
separado de si’ y el que vuelve a Dios, se vuelve sobre si mismo, como el que se separa de Jesucristo tambien se
separa de si.

San Agustin agrega: Volvio sobre si, porque se separd de aquellas cosas que exteriormente agradan y seducen, y
volvio su atencion a lo interior de su conciencia.

De golpe uno se da cuenta que va mal..., de golpe ve la nueva ruta..., de golpe ve la verdadera meta..., de golpe el
corazon no quiere mas porquerias...

La conversidn es la reordenacion interior respecto del Ultimo Fin.

De golpe..., o0 despacio... Algunos tardan largos afios, mientras que otros se convierten de golpe.
+++

Si bien toda conversidn es un asunto individual, personal, distinguimos en ella tres aspectos:

19, Un elemento genérico, es decir, una base fundamental de leyes y de componentes psicoldgicos, que constituyen,
no la conversién como tal, sino el fendmeno psicoldgico profundo, y que son comunes a todos los enmendados.

29, Un elemento especifico y determinante, que hace que la conversion sea tal por sobre la existencia concreta en
cada caso, y que lo define por sus caracteristicas, e incluso por sus notas esenciales.

39, Un aspecto o elemento individual. Es verdadera causa concurrente del fendmeno; causa no determinante pero
material; por ejemplo, el hecho del encuentro de un mendigo borracho, que San Agustin nos cuenta; la vista del cual
provocd en su corazén la amarga reaccién de fastidio y la punzante inquietud de su viejo problema de vita beata.

Para el caso del hijo prédigo, comenta San Juan Crisdstomo: Después que sufrio en una tierra extrafia el castigo
digno de sus faltas, obligado por la necesidad de sus males, esto es, del hambre y la indigencia, conoce que se ha
perjudicado a si mismo, puesto que por su voluntad dejo a su padre por los extranjeros; su casa por el destierro; las
riguezas por la miseria; la abundancia por el hambre, lo que expresa diciendo: Pero yo agui me muero de hambre.
Como si djjese: yo, que no soy un extrafio, sino hijo de un buen padre y hermano de un hijo obediente; yo, libre y
generoso, me veo ahora mas miserable que los mercenarios, habiendo caido de la mds elevada altura de la primera
nobleza, a lo mds bajo de la humillacion.

Este hijo descarriado no regresé a la primera felicidad, hasta que, volviendo sobre si, conocid perfectamente su
desgracia y medito las palabras de arrepentimiento: Me /evantaré, porque estaba echado; e ir€, porque estaba lejos;
a mi padre, porque estaba bajo el dominio del duefio de los puercos.

Después que dijo Iré @ mi padre, no se detuvo, sino que anduvo todo el camino.

Asi debemos hacer nosotros; y no nos asuste lo largo del recorrido; porque si quisiéramos, el regreso sera ligero y
facil con tal que abandonemos el pecado, que fue el que nos sacO de la casa de nuestro Padre. El Padre es clemente
para los que vuelven a El.

+++
Sobre la conversion religiosa, lo que propiamente se llama conversion, podemos sefialar los siguientes puntos:

19, La conversion a la fe es una adhesidn nueva. Los elementos intelectual y voluntario del acto de fe deben
encontrarse alli.

20, La conversidn es una adhesion victoriosa.
Psicolégicamente parece diferir del acto de fe, en razdn de la crisis o del tumulto afectivo.

Ese tumulto afectivo es normal; es una lucha entre dos pendientes del alma; lo cual describe delicadamente San
Ignacio de Loyola en las primeras reglas del discernimiento de los espiritus de la primera semana:



“Primera regla: A /as personas que van de pecado mortal en pecado mortal, el demonio acostumbra ordinariamente a
proponerles placeres aparentes, haciéndoles imaginarse deleites y placeres sensuales, para asi conservarlas mas en
Sus vicios y pecados y aumentarselos. En estas mismas personas, €l espiritu bueno emplea una tactica opuesta,
aguijonedndoles y remordiéndoles su conciencia por medio de los reproches de la razon'”.

“Segunda regla: £n /as personas que intensamente van purgando sus pecados y subiendo de bien en mejor en el
servicio de Dios Nuestro Sefior, ocurre lo contrario que en la primera regla. Porque entonces es propio del mal espiritu
excitar a los escrupulos y a la tristeza y poner impedimentos, inquietando con falsas razones, para que uno no pase
adelante; y es propio del bueno dar animo y fuerzas, consolaciones, lagrimas, inspiraciones y quietud, facilitando todo
y quitando todos los impedimentos para que uno prosiga adelante en el bien obrar”.

En la Séptima regla de la segunda semana vuelve sobre el tema:

“En los que proceden de bien en mejor, el buen Angel toca a tal alma dulce, leve y suavemente, como gota de agua
qgue entra en una esponja; y el malo toca agudamente y con sonido e inquietud, como cuando /a gota de agua cae
sobre la piedra. A los gue proceden de mal en peor, dichos espiritus tocan de un modo contrario; y la causa es que la
disposicion del alma es contraria o semejante a dichos dngeles: cuando es contraria entran con estrépito y
conmocion, perceptiblemente; y cuando es semejante, entran en silencio como en casa propia por la puerta abierta”.

39. La perturbacion afectiva no es la conversion. Sin embargo, la acompafia normalmente; mas puede faltar.

El trastorno proviene del conflicto agudo entre las dos pendientes del alma, de la resistencia del Aombre viejo o la
naturaleza, contra el hombre nuevo o la gracia.

49, La verdadera conversidn es imprevisible.

San Pedro y San Pablo se convirtieron, Judas se suicido... Hay que renunciar, pues, a prever las sorpresas que nos
reserva la voluntad de los demas... Y de la voluntad propia sélo sabemos..., lo cambiante que somos...

59. En el estudio de la conversidn es imposible separar la accion del elemento intelectual.

La conversion es un movimiento, y todo movimiento se define por su término. El término de una conversion es, en
definitiva, la aceptacion de un nuevo sistema de valores, y una nueva orientacion de toda la vida en funcion de la
verdad religiosa.

La conversién a la fe y a la santidad parten de puntos diferentes, pero llegan al mismo término: la aceptacion vivida
del ideal moral del Evangelio, en virtud de la aceptacién intelectual de la divinidad de Jesucristo.

La conciencia unanime que tienen todos los conversos es la de haber recorrido, a través de un tumulto afectivo o en
calma, de golpe o por etapas, un camino intelectual, y haber llegado a una verdad: creemos lo gue no vemos, pero
110 creeriamos Si no viéramos que es necesario creer, como dice San Agustin.

La palabra del Santo de Hipona es retomada por todos los hijos prodigos, y también por los que en su relato ponen el
acento sobre la faz afectiva de su aventura interna, la mas dramatica y la mas impactante.

+++

Todo esto nos indica que la profundidad del fenémeno de la conversidn evidencia que no se convierte quien quiere;
es decir, no es suficiente querer, de no importa qué manera, para convertirse religiosamente.

Es requerido, pero no es suficiente, querer creer para conseguir la fe. De la misma manera, la conversién no es la
simple voluntad superficial.

La conversidn hecha en nosotros y por nosotros, nos sobrepasa.

Podemos aplicar lo que Santo Tomas dice en la Suma Teoldgica cuando estudia las causas de la penitencia (lo hace
en la Tercera Parte, cuestién 85).

El Santo Doctor dice que de la penitencia podemos hablar en dos sentidos:



Primero, en cuanto que es un habito, y en este sentido nos es infundido inmediatamente por Dios, sin nosotros como
operadores principales, pero no sin nosotros como operadores, dispositivamente con ciertos actos.

Segundo, podemos hablar de la penitencia refiriéndonos a los seis actos con los que nosotros cooperamos con Dios,
que actla en la penitencia.

Y describe esas acciones:

19) El primer principio de estos actos es la actuacion de Dios, que convierte nuestro corazén, segun las palabras de
Lamentaciones 5, 21: Conviértenos a ti, Sefior, y nos convertiremos.

Por lo tanto, es Dios quien siempre nos llama a la penitencia y a una conversion mas profunda; y este llamado es
siempre una gracia ofrecida a nosotros por la misericordia de Dios.

¢Qué significa eso de salir al encuentro de la parabola, sino que no podiamos llegar hasta Dios s6lo por nuestro
esfuerzo, por impedirnoslo nuestros pecados? Pero, pudiendo El llegar a los imposibilitados, baja El mismo como
Padre, y recibe lleno de alegria.

Nos convertimos hacia Dios porque primero El nos ofrece su gracia. El acto de la conversidon siempre tiene un
comienzo divino, siempre es Dios quien nos acerca a El.

Esto queda claro en las parabolas de la Oveja y de la Dracma perdidas... El Pastor y la Mujer que buscan lo perdido
hasta recuperarlo...

Y..., sin embargo..., en la del Hijo Prédigo...: Cuando estaba todavia lejos, su padre lo vio, y se le enternecieron las
entrafias, y corriendo a él, cayo sobre su cuello y lo cubrio de besos... Asi dice la parabola..., y asi es la realidad
significada por ella...

JesUs revela aqui los mas intimos sentimientos de su divino Padre que, lejos de rechazarnos y mirarnos con rigor a
causa de nuestras miserias y pecados, nos sale a buscar cuando estamos todavia lejos.

Notemos que si Adan se escondié después del pecado fue porque no creyd que Dios fuese bastante misericordioso
para perdonarlo.

29) El segundo acto es un movimiento de fe.

Este acto de fe es doble: debemos profesar nuestra creencia en que Dios nos redime de nuestros pecados, y
debemos negar los idolos que nos hicimos con el pecado, porque nos comprometimos a regresar a Dios.

Es el ejemplo de Clodoveo, al cual San Remigio exhortd al bautizarlo: Quema lo que hasta ayer has adorado, y adora
lo que hasta ayer has quemado.

309) El tercer acto es un movimiento de temor servil por el que uno se aparta de los pecados por temor al castigo.
Hay, pues, un movimiento del alma hacia Dios, pero es por temor, no por amor.

Sin embargo, tal movimiento es bueno porque, si bien es producto del temor, nos hace regresar al Sefior después de
haber vivido en pecado.

El temor servilmente servi/ no es bueno, pues, si no existiera el castigo, no dejariamos de pecar.

Ensefia Santo Tomas en otro lugar que el hombre se convierte a Dios y se une a El por el mal que teme. Y este tipo
de mal es doble, a saber: el mal de pena y el de culpa.

Por lo tanto, si se convierte a Dios y se une a El solamente por el temor de pena, tenemos el temor servilmente servil;
pero si lo hace por el temor de culpa, sera el temor filial, pues es propio de los hijos temer la ofensa del padre.



Pero, si se teme por los dos, tenemos el temor inicial, o simplemente servil, el cual esta entre los dos anteriores.

49) El cuarto acto es un movimiento de esperanza por el que uno hace propdsito de enmienda con la esperanza
de obtener el perddn de su pecado.

Este movimiento se relaciona con el movimiento de la fe, pues debemos creer y confiar en lo que Dios dice
repetidamente que tendra misericordia de quienes regresen a El con un corazdn contrito.

Esperamos en el amor eterno y en la misericordia de Dios para que nos ofrezca su perddn aunque no lo merezcamos
en absoluto.

Dijimos que si Adan se escondié después del pecado fue porque no creyd que Dios fuese bastante misericordioso para
perdonarlo.

Es decir, que el miedo y el disimulo vienen de no confiar en Dios como Padre. Por donde vemos que la desconfianza
es mucho peor que el pecado mismo, pues a éste lo perdona Dios facilmente, en tanto que aquélla impide el perddn
y, al quitarnos la esperanza de conseguirlo, nos aparta de la contricién, arrastrandonos a nuevos pecados, hasta el
sumo e irremediable pecado de la desesperacion, que es el caracteristico de Cain, de Judas y del mismo Satanas.

Santa Teresita escribié: Lo que ofende a Jesus, lo que hiere su Corazon es la falta de confianza...

iQué ldstima me da de Dios cuando las almas no tienen confianza en Ell Este es mayor ultraje que se puede hacer a
/a ternura de un padre.

También la mentira viene de la desconfianza, pues si creyéramos en la bondad de Dios, que nos perdona lisa y
llanamente, total y gratuitamente, no recurririamos a buscar excusas por nuestros pecados, ni nos seria doloroso, sino
al contrario, muy grato, declararnos culpables para sentir la incomparable dulzura del perddn.

El que duda de ser perdonado por sus faltas, ofende a Dios mucho mas que con esas faltas, porque lo estd tratando
de falso, ya que ese divino Padre ha prometido mil veces el perddn.

59) El guinto acto es un movimiento de caridad por el que uno detesta el pecado en si mismo, y no ya por el
miedo al castigo.

He pecado; és,ta es la primera confesidn que se hace ante el Autor de la naturaleza y de la Gracia, Padre de
misericordia y Arbitro de nuestras culpas.

A esta altura, al hombre le repugna la idea del pecado, y por eso vuelve a Dios arrepentido. Todavia no es la manera
perfecta, porque alin no comprende totalmente el amor perfecto de Dios. Sin embargo, ha avanzado lo suficiente en
la vida espiritual, confiesa sus pecados sabiendo que estan mal, sin temor al castigo que puedan ocasionarle. Confiesa
sus pecados porque sabe que ofenden a Dios, a quien ama profundamente, y que a su vez lo ama infinitamente.

Aun cuando Dios todo lo sabe, sin embargo espera oir nuestra confesidn; porque la confesién vocal hace la salud,
puesto que alivia del peso del error a todo aquel que se carga a si mismo, y evita la vergiienza de la acusacion en el
que la previene confesando su pecado.

6°) El sexto acto es un movimiento de temor filial por el que uno ofrece a Dios voluntariamente su enmienda por
reverencia hacia El.

Este principio no es como el tercero. Este hombre se mueve por temor filial, es decir, que ama a Dios y esta
arrepentido de haberlo ofendido, por ser Dios Quien es.

A esta altura, el hombre ve la deuda infinita que provocd su pecado; y ya no se arrepiente por temor, sino porque
ama a Dios que le ofrecié el perddn.



Santa Teresita también dijo: Desde gue se me ha concedido comprender el amor del Corazon de Jesus, confieso que
él ha desterrado todo temor de mi corazon. El recuerdo de mis faltas me humilla y me lleva a no apoyarme nunca en
mi propia fuerza, que no es mds que debilidad; pero sobre todo, ese recuerdo me habla de misericordia y de amor.
Cuando uno arroja sus faltas, con una confianza enteramente filial, en la hoguera devoradora del Amor, ¢como no van
a ser consumidas para siempre?

La penitencia es tristeza por nuestros pecados; nos arrepentimos del mal que cometimos y resolvemos no volver a
cometer los mismos pecados...

Pero..., cuando nos entristecen nuestros pecados, en realidad debiéramos estar tristes por haber ofendido a Dios que
es Amor, que nos amo tanto, y que sufrid y murié por nosotros en la Cruz...

+++
Concluyamos con algunas consideraciones de Georges Chevrot:
De hecho, el hijo prédigo no entiende nada. ¢En qué estard pensando su padre para tratarlo de esa manera?...
El pecado es una sublevacién y una injuria; ¢puede Dios tolerar que los derechos de su justicia no sean reconocidos?
Pero el pecado no es solamente el mal, es también nuestra desgracia, nuestra mayor desgracia. Y precisamente por
eso, el pecado, que es un ultraje para la santidad de Dios, conmueve al mismo tiempo su misericordia: conmovido,

dice la parabola.

El pecado nos aparta de Dios; el arrepentimiento atrae a Dios hacia el pecador. Ese pecador que regresa es su hijo,
que estaba perdido y ha sido encontrado, al que se creia muerto y ha resucitado, ivive!

Asi es que el hijo no comprende nada. Esperaba que le cederian un pequefio rincén en la casa que él habia
deshonrado; confiaba en obtener un pedazo de pan... y van a matar para él el ternero cebado...

Es que pensaba en él. No pensaba en que iba a hacer la felicidad de su padre y de toda la casa.

iPecadores!, tan excesivamente preocupados por nosotros mismos y por nuestra salvacion... épensamos que al
convertirnos hacemos la alegria de Dios y de toda la Iglesia?

Esa es precisamente la leccién de las tres pardbolas de la misericordia: alegria en el Cielo, alegria entre los Angeles,
alegria del Padre...

Si JesUs no lo hubiera dicho con tanta claridad, ¢habriamos podido imaginar que antes de que Dios haga nuestra
alegria, nosotros podemos hacer la suya... tenemos que hacer la suya? ¢Y que retornando a El llenamos de alegria el
reino de los Cielos?

No sabiamos mas que considerar nuestra pena y nuestra felicidad. Jesis nos hace entrever, aunque muy por encima,
la pena y la felicidad de Dios.

Solamente entonces, situdndonos en la perspectiva que JesUs nos indica, es cdmo descubrimos la gravedad del
pecado; no cuando medimos nuestra inconsciencia, nuestra perfidia o nuestra verglienza; no cuando padecemos las
consecuencias molestas de nuestras faltas, sino solamente cuando tratamos de medir la alegria que Dios siente al
vernos regresar a El.

Entonces es cuando advertimos realmente la pena que nuestros pecados le han causado...

iNo!, no sabiamos que nuestro pecado era tan grave, no sabiamos que habiamos estado a punto de privar
eternamente al Padre de uno de sus hijos. Nos habia perdido, habiamos matado en nosotros la vida que El nos habia
dado.

Su alegria nos hace descubrir el mal que hemos hecho.



éPor qué esos cantos, por qué ese banquete, por qué esas danzas? La misma exageracion de su regocijo y su
inverosimil acogida, nos ensefian su alegria y, al mismo tiempo, el peligro que habiamos corrido: este hijjo mio estaba
muerto y ha vuelto a la vida...

El hijo prodigo comprende, por fin, de donde regresa... Y, observémoslo bien, ahora es cuando se ha convertido.

No estaba convertido cuando se moria de hambre, no estaba convertido cuando sufria durante el camino de vuelta.
La conversion se ha llevado a cabo en los brazos de su padre.

Dios, que se habia precipitado al encuentro de su criatura pecadora, no puede aguantar la alegria... y del pecador va
a hacer un hombre nuevo.

Embargado de alegria, el padre sélo piensa en hacer fiesta...

En cuanto al hijo prddigo, si le hubieran consultado, habria preferido una comida mas intima. Pero... su padre esta tan
tremendamente contento publicando a todo el mundo el regreso del hijo que tanto echaba de menos...

Ahi esta la clave de la parabola: iel hijo que tanto echaba de menos! Igual que el pastor: la oveja perdida era la oveja
centésima, pero era la que echaba de menos; como en la parabola de la mujer que deja caer diez dracmas y no
encuentra mas que nueve: no piensa en las nueve, piensa en la que le falta.

Si el pradigo arrepentido hubiera propuesto irse a comer a la cocina con los jornaleros, rechazado sentarse junto a su
padre a la mesa suntuosamente servida, iqué dolor le habria causado y qué injuria le habria hecho, bajo pretexto de
su propia indignidad!

Si hubiera hecho eso, seria su amor propio el que rechazaria el amor de su padre, y entonces no se podria decir que
estuviera convertido. Volveria a empezar toda la historia: de nuevo el egoismo habria triunfado sobre el amor de
Dios...

Pero se ha convertido y va a dejarse vencer por el amor de su padre, que no va a volverle a recordar su ingratitud
pasada y su conducta indigna; jamas, jamas volvera a hablar de ello.

No tiene mas que dejarse amar y no abandonar otra vez a su padre; tiene que regocijarse con su padre para
mostrarle hasta qué punto esta seguro de su amor, él, el hijo perdido y recuperado, el hijo muerto y recuperado para
la vida.

+++

Cualquiera que se convierta, que se purifique de sus culpas y participe del festin del becerro cebado, sera causa de
alegria para el Padre y sus domésticos; esto es, para los Angeles y los sacerdotes.

Por eso termina diciendo: Y todos comenzaron a celebrar el banquete..., cuya plenitud sera en el Cielo...



